
Masques : entre visible et invisible

KARA FALL

Noire Blanc

Technique mixte sur toile

Haut. : 130 cm – Larg. : 90 cm

Dans cette œuvre intitulée Noire Blanc, le choix du noir et du blanc ne renvoie pas uniquement aux contrastes visuels ou aux questions
d’identité. Il peut aussi être interprété comme une référence directe au vocabulaire musical, la noire et la blanche étant des valeurs de
notes fondamentales. Cette lecture renforce le lien entre peinture et musique, et souligne la manière dont Kara Fall compose ses œuvres
comme une partition visuelle, rythmée et structurée.
Associés à des fonds colorés, ces contrastes évoquent également la diversité des cultures. Les couleurs rappellent celles des drapeaux de
nombreux pays du continent africain, tandis que les visages, semblables dans leur forme mais différents par leur teinte, peuvent faire écho à
des chansons comme Armstrong de Claude Nougaro, interrogeant les notions de couleur de peau, d’identité et d’humanité commune.
Enfin, cette peinture invite à une réflexion critique sur l’histoire et le regard porté sur les arts africains. Elle peut évoquer le manque de
considération et l’ignorance du regard colonial face aux objets de culte issus des croyances animistes. Dans les années 1930, notamment
lors de la mission Dakar-Djibouti, de nombreux objets sacrés ont été collectés et déplacés, souvent réduits au statut d’objets artisanaux
ou ethnographiques, occultant leur dimension sacrée et symbolique. Par son travail, Kara Fall redonne à ces formes une force
contemporaine, mémorielle et spirituelle.

Œuvres prêtées par la Galerie Mémoires Africaines, route de Ngaparou, Saly

des œuvres au lycée :1.

Rédaction Eve CAPEL - Professeure d’arts plastiques

Depuis le début du XXᵉ siècle, de nombreux artistes se sont intéressés aux arts africains, et en particulier aux masques. Ces objets
fascinent autant par leur dimension magique et rituelle que par leur force plastique : lignes, formes, volumes et stylisation des visages. 
Pablo Picasso en est un exemple emblématique. Dans Les Demoiselles d’Avignon (1907), il s’inspire directement des traits des masques
africains pour transformer la représentation du visage et du corps, ouvrant ainsi la voie à l’art moderne.

L’artiste contemporain Kara Fall, né en 1971, installé au Sénégal et d’origine dogon (Mali), s’inscrit dans cette histoire tout en la
réinterprétant. Dans ses peintures, il représente des silhouettes humaines dont les visages se rapprochent formellement des
masques africains. Ces figures, à la fois anonymes et universelles, oscillent entre humanité et spiritualité.
Kara Fall utilise le principe de répétition, donnant à ses compositions un rythme visuel. Cette répétition fait écho à son intérêt pour la
musique, et plus particulièrement le jazz, dont il transpose les pulsations et les variations dans la peinture. La verticalité de ses œuvres
renforce ce mouvement et plonge le spectateur dans une forme de transe visuelle, pouvant rappeler les rituels anciens et les cultes
des civilisations africaines.



artisan inconnu, 

Masque zaouli GOURO

Côte d’Ivoire

Bois – Haut. : 53 cm

Œuvres prêtées par la Galerie Mémoires Africaines, route de Ngaparou, Saly

des œuvres au lycée :2. Masques : entre visible et invisible

Rédaction Eve CAPEL - Professeure d’arts plastiques

Découvrez ici la

vidéo du costume et

de la danse du Zaouli

Le Zaouli est un masque sacré et public qui associe sculpture, costume, musique et danse dans une performance d’une grande virtuosité.
Véritable pilier de l’identité culturelle ivoirienne, il joue un rôle essentiel dans la cohésion sociale et la vie des communautés. Porté lors de
cérémonies, de festivals, de funérailles ou de moments de célébration, le Zaouli rassemble et fédère, tout en célébrant la beauté et l’énergie
collective. Dans la tradition gouro (Côte d’Ivoire), le masque Zaouli est associé à une figure féminine mythique, Djela Lou Zaouli. À travers la
danse, c’est l’esprit de Djela Lou Zaouli qui est invoqué. Cette figure est une entité spirituelle protectrice, chargée d’apporter paix, prospérité,
fertilité et harmonie à la communauté. Cette performance est ainsi perçue comme un moyen d’équilibrer les forces invisibles, de protéger
le village et de renforcer les liens sociaux. 

Le danseur est entièrement dissimulé sous un costume de raphia et de tissus colorés. Ses pieds frappent le sol à une vitesse
impressionnante, tandis que le masque, souvent surmonté d’une gazelle, demeure presque immobile. Ce contraste met en valeur la maîtrise
du corps, l’élégance du mouvement et la précision rythmique, donnant naissance à une danse spectaculaire et hypnotique. 

Ce masque ne peut donc pas être considéré comme un simple objet d’artisanat ni comme une œuvre d’art isolée. Il porte une forte charge
symbolique et magique pour les communautés qui le pratiquent et ne prend pleinement sens que dans l’interaction entre le masque, le
corps du danseur, la musique et le mouvement. C’est l’ensemble de cette pratique vivante qui constitue le Zaouli.
En 2017, le Zaouli a été inscrit au Patrimoine culturel immatériel de l’humanité par l’UNESCO. Cette reconnaissance souligne l’importance
de préserver non seulement un objet, mais aussi un savoir-faire, une tradition et une performance transmise de génération en
génération. Le patrimoine immatériel désigne ainsi des pratiques vivantes qui participent à l’identité d’un peuple et continuent d’évoluer
avec lui.
Aujourd’hui, le Zaouli est présenté et dansé bien au-delà des frontières de la Côte d’Ivoire. Tout en restant profondément ancré dans sa
culture d’origine, il est devenu, dans les regards extérieurs, un symbole identitaire fort, inscrit dans le folklore et l’imaginaire collectif. Sa
diffusion internationale témoigne de sa vitalité et de sa capacité à faire dialoguer tradition, création et mémoire.



André Makakasa MAYEMBA 

La danse des initiés

Huile sur toile

Haut. : 42 cm – Larg. : 40 cm

Œuvres prêtées par la Galerie Mémoires Africaines, route de Ngaparou, Saly

des œuvres au lycée :3. Masques : entre visible et invisible

Rédaction Eve CAPEL - Professeure d’arts plastiques

Il est donc probable que le masque représenté soit imaginaire ou symbolique. L’enjeu de l’œuvre n’est pas de montrer
un masque précis, mais d’exprimer un état de transformation : l’individu semble s’effacer derrière le masque, son
identité disparaît au profit d’une silhouette vibrante, animée par la danse et la musique. Dans cette perspective, le masque
devient une interface entre le monde des hommes et le monde invisible, permettant la communication avec les forces
spirituelles.

À travers cette scène, André Makakasa MAYEMBA fait référence aux danses qui suivent les rites initiatiques en Casamance,
mais aussi, plus largement, à l’ensemble des rituels africains associés aux masques. L’artiste met ainsi en lumière le
caractère magique et spirituel de ces célébrations, tout en interrogeant leur dimension patrimoniale et folklorique,
telle qu’elle est perçue et transmise aujourd’hui.

André Makakasa MAYEMBA, né en 1946 à Lemfu dans le Bas-Congo (République démocratique du Congo), réalise l’œuvre La danse des initiés à la suite d’un
voyage en Casamance. Cette expérience nourrit sa réflexion sur les pratiques rituelles africaines et sur la place du corps et du masque dans les cérémonies
initiatiques.

Le tableau représente trois silhouettes humaines. Les figures situées de part et d’autre évoquent, par leur posture et leur traitement formel, des statuettes
africaines, tandis que la figure centrale est dotée d’un masque circulaire. Ce masque peut rappeler certaines formes connues, comme les masques solaires du
Burkina Faso – notamment chez les peuples Bobo et Bwa – ou encore certains masques Téké de la République démocratique du Congo. Cependant, l’artiste
n’a livré aucune indication précise permettant une identification ethnographique.

masque solaire du Burkina Faso

peuple Bobo 

masque Téké de la République

démocratique du Congo



Jean-Baptiste Joire

Interférence

Edition limitée à 5 exemplaires, n°2/5

Impression FineArt

Haut. : 30 cm – Larg. : 45 cM

Œuvres prêtées par la Galerie Mémoires Africaines, route de Ngaparou, Saly

des œuvres au lycée :4. Masques : entre visible et invisible

Rédaction Eve CAPEL - Professeure d’arts plastiques

Jean-Baptiste Joire, artiste français né en 1982, est installé au Sénégal depuis plus de dix ans. Sa pratique se déploie dans la photographie numérique et la
vidéo. Pour lui, pratiquer la photographie est une occasion de rencontres inattendues, avec des personnes et des territoires qu’il n’aurait jamais croisés
autrement.

En 2012 à Dakar, une association nommée Les Petites Pierres crée le festival “Interférence”, un événement international et pluridisciplinaire de
performances dans l’espace public. Le festival invite les artistes à porter un nouveau regard sur la ville, à l’explorer comme terrain de création et de
réinvention du vivre ensemble. Dans ce contexte, la performance n’est plus sacrée ou rituelle, mais artistique et contemporaine.

La photographie présentée ici, réalisée lors du festival, nous montre un enfant portant un masque
fabriqué à partir de matériaux de récupération. Elle rappelle que, même si les masques africains
qui étaient autrefois utilisés pour les rites et les cérémonies, continuent aujourd’hui à inspirer
des fêtes  populaires, comme le carnaval, qui lui aussi vient de traditions rituelles mais est devenu
un moment de plaisir et de jeu, surtout pour les enfants.

En déplaçant le regard vers la rue contemporaine, cette œuvre illustre la transformation du
concept de masque. Loin d’invoquer les esprits de la forêt ou de la divinité, ce masque urbain
devient une armure identitaire ou un avatar, qui permet à l’enfant ou au citadin de se réinventer
et d’affirmer son identité dans le monde moderne. Par ce geste, Jean-Baptiste Joire montre comment
les masques continuent de circuler et de se réinventer, à la croisée de l’art, du jeu et de la culture
populaire.



Masques : entre visible et invisible

FATOUMATA DIABATÉ

Singe Sage

Tirage pigmentaire sur Museum Etching Hahnemühle 350 g. contrecollé sur dibond 2mm. Haut : 60 cm -

Larg. : 40 cm

Œuvres prêtées par la Galerie Mémoires Africaines, route de Ngaparou, Saly

des œuvres au lycée :5.

Rédaction Eve CAPEL - Professeure d’arts plastiques

Fatoumata Diabaté, photographe malienne née en 1980 à Bamako, s’intéresse au portrait, à l’humain et aux histoires de vie. Son travail met en
lumière les femmes et les jeunes générations du Mali, et explore la manière dont les histoires et les contes influencent la construction de l’individu.

Ses séries de photos L’Homme en Animal et L’Homme en Objet (2011–2015) se concentrent sur le langage symbolique des objets et des
animaux. Dans ces portraits, objets du quotidien, masques improvisés et vêtements deviennent des vecteurs de mémoire et d’imagination. L’artiste
demande à ses sujets de créer ou d’inventer des masques à partir des matériaux disponibles autour d’eux, donnant ainsi un rôle actif aux
personnes photographiées.

Dans la photographie Singe-Sage, un enfant a fabriqué un costume de fortune à partir de sacs de riz et dessiné un masque représentant un singe,
se réinventant à travers cette transformation. Des objets simples et modestes se chargent alors d’un pouvoir symbolique et poétique, permettant
de rêver et de se réinventer. 

Dans la culture mandingue, le singe sage et rusé occupe une place importante : il conseille le roi et les humains grâce à sa prudence et son intelligence,
agit comme médiateur entre les hommes et le monde spirituel, et, dans certains récits, se transforme ou se déguise, ce qui fait écho à l’idée de l’enfant
qui crée son masque pour se réinventer dans la photographie.

Avec ce travail, Fatoumata Diabaté montre comment le masque, qu’il soit traditionnel et sacré ou improvisé à partir d’objets du quotidien, peut
transformer la figure humaine et ouvrir un espace d’imagination et de créativité, où l’homme invente de nouvelles formes et histoires pour se
représenter lui-même.


